
   

1 
 

 
ISIS (IS) E SOCIETA’ OCCIDENTALE 

 
Sommario: 1. Il diritto della guerra (jus belli). -2. Lotta partigiana 

e terrorismo. -3. La crisi attuale. La prima causa: la globalizzazione 
meramente economica. -4. La seconda causa: lo sradicamento dei valori 
tradizionali e l’implementazione del nichilismo. -5. La terza causa: la 
destabilizzazione del Medio Oriente. -6. La quarta causa come risultante 
del concorso delle prime tre. -7. Le prospettive. 

 
 
1. ― Il diritto della guerra (jus belli) 
 
Considerati i recenti avvenimenti terroristici, appare 

opportuno ricercare le cause di quella che ormai è una terza 
guerra mondiale combattuta, almeno al momento, soprattutto 
con metodi non convenzionali, ma non per ciò meno guerra. 

Al fine di orientarsi, conviene, preliminarmente, tracciare, 
sia pure brevemente, la distinzione tra guerra, resistenza 
partigiana e terrorismo. 

La cultura umana ha elaborato la distinzione tra la guerra 
giusta (bellum justum) e la guerra ingiusta (bellum injustum). E’, 
questo, uno dei suoi momenti più elevati poiché viene privato di 
fondamento la facoltà di ciascun popolo di aggredire gli altri 
popoli per ciò solo che fosse ritenuto utile, il diritto di 
considerare le comunità umane alla stregua delle risorse naturali, 
a disposizione, dunque, di chi sia in grado di acquisirle. 

Si introduce, così, il diritto della guerra (jus belli). Esso regola 
le cause che possono legittimarla; le modalità della sua 
dichiarazione, della sua condotta, della sua conclusione, del 
trattamento dei prigionieri e delle popolazioni sconfitte.  

Sulla sua base, ciascuna comunità politica deve identificarsi 
sul campo di battaglia mediante un proprio esercito connotato da 
precisi segni distintivi (divise, bandiere, etc.). Questo carattere 
concorre significativamente a distinguere gli eserciti dalle bande 
dei briganti, dalle forze partigiane e dalle componenti 
terroristiche. 

Si sviluppa, così, l’etica militare incentrata su quattro valori: 
virilità, marzialità, onore, giustizia. 



   

2 
 

Il diritto della guerra, nelle sue manifestazioni più elevate, 
rinviene il proprio fondamento nel jus naturale (diritto naturale), 
tale in quanto dettato da Dio - dal Dio della filosofia 
intellettualistica, non dal Dio delle religioni - all’essere umano, 
pertanto, universale e invariabile (1). Il suo valore ordinante è 
l’alieni abstinentia (astenersi da ciò che è altrui), mentre il suo 
disconoscimento, ovvero, la sua falsa interpretazione, sono le 
cause primarie della guerra.  

Il bellum è, dunque, justum allorché sia volto a reagire alla 
violazione di tale valore, ovvero, a prevenirla. 

I popoli che si attengono al jus naturale sono civili, gli altri 
delinquono, assumendosi le relative responsabilità. 

Mentre all’interno della società civile l’uomo è riuscito a 
superare il ricorso all’autogiustizia mediante l’introduzione dei 
tribunali, sul piano internazionale gli Stati, nonostante 
significativi passi in avanti, non hanno ancora conseguito questo 
risultato a ciò ostando il principio di sovranità in virtù del quale 
lo Stato non riconosce alcuna autorità ad esso sovraordinata (2).  

 
2. ―  Lotta partigiana e terrorismo 
 
La lotta partigiana, invece, è propria dei popoli sconfitti e, 

quindi, ormai incapaci di organizzarsi militarmente e, tuttavia, 
decisi a continuare la lotta armata secondo modalità anomale al 
fine di riconquistare l’originaria libertà. 

Esiste, pertanto, una precisa continuità tra la società politica 
e le forze partigiane che essa è capace di esprimere e di sostenere 
moralmente, politicamente e materialmente. 

Sul piano militare, nessun esercito è mai riuscito a 
sconfiggere tale guerra. Essa cessa allorché venga annientata 
fisicamente la società da cui prende origine; ovvero, allorché 
venga meno il supporto politico e logistico, in suo favore, da 
parte della società che, così, accetta di essere definitivamente 
sconfitta; ovvero, allorché le forze armate occupanti, per 
qualsivoglia ragione, si ritirino. 

Questa guerra, quanto si voglia nobile, è, tuttavia, illegittima 
dal punto di vista del diritto della guerra, poiché la comunità 
politica, che la esprime, non rispetta il canone che prescrive di 
identificarsi sul campo di battaglia con un proprio esercito. Per 



   

3 
 

questo motivo, tale diritto attribuisce alle forze armate occupanti 
la facoltà di reagire mediante il ricorso alle rappresaglie purché 
proporzionate ai fatti offensivi subiti. Per questo medesimo 
motivo, ai partigiani, una volta catturati, al pari delle spie, non 
viene riconosciuto lo status di combattenti legittimi e, quindi, 
vengono, di regola, passati per le armi. 

Il terrorismo è una modalità di lotta armata cui ricorrono 
minoranze che non hanno il supporto politico della società di 
appartenenza, il cui scopo è di incidere su di essa, appunto, 
terrorizzandola e, quindi, ricattandola, colpendo non tanto 
obiettivi militari, quanto piuttosto la popolazione stessa anche 
con pratiche manifestamente inumane del tutto estranee all’etica 
propria dei combattenti. 

Tanto nella guerra, quanto nella lotta partigiana e 
terroristica, la società civile viene, in varia misura, coinvolta e 
responsabilizzata in virtù del principio secondo essa è il soggetto 
politico cui vengono imputate tutte le manifestazioni socialmente 
rilevanti. 

 
3. ― La crisi attuale. La prima causa: la globalizzazione meramente 

economica 
 
Le cause delle attuali conflittualità armate nel mondo sono, 

ovviamente, molteplici. Tuttavia, se si adotta l’ottica della 
globalizzazione economica, di esse quattro sono quelle che 
vengono specificamente in considerazione. 

Quanto alla prima, si deve tenere presente che la 
globalizzazione è il prodotto del modello di sviluppo proprio del 
sistema capitalistico della produzione, della conseguente 
formazione di concentrazioni di capitale industriale  e di capitale 
industriale multinazionali tali da richiedere una base di 
produzione e una base di consumo di pari latitudine. Le 
dimensioni nazionali, o anche regionali, sono ormai trascese 
raggiungendo, appunto,  una estensione che ingloba tutti i 
popoli. Le stesse economie pianificate sono state poste fuori 
mercato e costrette ad uniformarsi. 

Di per sé, la globalizzazione - un evento che non ha 
precedenti nella storia - è un fatto altamente positivo poiché 
importa il superamento del principio in virtù del quale ciascun 



   

4 
 

popolo è proprietario delle risorse naturali (in realtà, bona 
communia) che insistono sul proprio territorio, principio che è alla 
base della formazione delle comunità politiche indipendenti, 
separate e contrapposte, ma anche delle relative inevitabili 
conflittualità armate. 

Finalmente, l’ideale di una comunità umana unificata da un 
medesimo modello produttivo e distributivo della ricchezza 
sociale e dalla vigenza di uno stesso diritto, il jus naturale, 
informato al primato dell’alieni abstinentia (astenersi da ciò che è 
altrui), sembra essere sul punto di realizzarsi (3). 

La globalizzazione, per altro, perde questa positività in 
ragione del suo essere gestita dalla lobby capitalistica che, infatti, è 
contraria al jus naturale, non è, di conseguenza, animata da istanze 
culturali, ma solo dalla legge del massimo profitto, vale a dire, del 
maggiore sfruttamento delle risorse umane e naturali (4). 

Da ciò consegue che globalizzazione economica e 
globalizzazione della indigenza sono divenuti termini sinonimi, 
costituendo, così, la prima causa della resistenza armata. 

 
4. ― La seconda causa: lo sradicamento dei valori tradizionali e 

l’implementazione del nichilismo 
  
Come messo in evidenza dalla sociologia marxiana (5) e 

come, del resto, evidente, una delle caratteristiche significanti il 
sistema capitalistico della produzione consiste nel dissolvimento 
degli assetti economici e culturali tradizionali: “Dove è giunta al 
potere, essa [la lobby capitalistica] ha distrutto tutte le condizioni 
di vita feudali, patriarcali, idilliache. [...] In una parola, [la lobby 
capitalistica] al posto dello sfruttamento velato da illusioni 
religiose e politiche, ha messo lo sfruttamento aperto, senza 
pudori, diretto e arido. [...] Ha trasformato il medico, il giurista, il 
prete, il poeta, lo scienziato in suoi operai salariati. La borghesia 
[la lobby capitalistica] ha strappato il velo di tenero 
sentimentalismo che avvolgeva i rapporti di famiglia, e li ha 
ridotti a un semplice rapporto di denari. [...] La borghesia non 
può esistere senza rivoluzionare di continuo gli strumenti di 
produzione, quindi i rapporti di produzione, quindi tutto 
l’insieme dei rapporti sociali. Prima condizione di esistenza di 
tutte le classi [dominanti] [...] precedenti era invece l’immutata 



   

5 
 

conservazione dell’antico modo di produzione. Il continuo 
rivoluzionamento della produzione, l’incessante scuotimento di 
tutte le condizioni sociali, l’incertezza e il movimento eterni 
contraddistinguono l’epoca borghese da tutte le precedenti. Tutte 
le stabili e irrugginite condizioni di vita, con il loro seguito di 
opinioni e credenze rese venerabili dall’età, si dissolvono, e le 
nuove invecchiano prima ancora di aver potuto fare le ossa. [...] 
Il bisogno di sbocchi sempre più estesi per i suoi prodotti spinge 
la borghesia per tutto il globo terrestre. Dappertutto essa deve 
ficcarsi, dappertutto stabilirsi, dappertutto stringere relazioni. 
Sfruttando il mercato mondiale la borghesia ha reso cosmopolita 
la produzione e il consumo di tutti i paesi. Con gran dispiacere 
dei reazionari, ha tolto all’industria la base nazionale. Le 
antichissime industrie nazionali sono state e vengono, di giorno 
in giorno, annichilite. Esse vengono soppiantate da nuove 
industrie, la cui introduzione è questione di vita o di morte per 
tutte le nazioni civili — industrie che non lavorano più materie 
prime indigene, bensì materie prime provenienti dalle regioni più 
remote, e i cui prodotti non si consumano soltanto nel paese, ma 
in tutte le parti del mondo. Al posto dei vecchi bisogni, a 
soddisfare i quali bastavano i prodotti nazionali, subentrano 
bisogni nuovi, che per essere soddisfatti esigono i prodotti dei 
paesi e dei climi più lontani. In luogo dell’antico isolamento 
locale e nazionale, per cui ogni paese bastava a se stesso, 
subentra un traffico universale, una universale dipendenza delle 
nazioni l’una dall’altra. E come nella produzione materiale, così 
anche nella spirituale. I prodotti spirituali delle singole nazioni 
diventano patrimonio comune. La unilateralità e la ristrettezza 
nazionale diventano sempre più impossibili, e dalle molte 
letterature nazionali e locali esce una letteratura mondiale. Col 
rapido miglioramento di tutti gli strumenti di produzione, con le 
comunicazioni infinitamente agevolate, la borghesia trascina nella 
civiltà anche le nazioni più barbare. I tenui prezzi delle sue merci 
sono l’artiglieria pesante con cui essa abbatte tutte le muraglie 
cinesi, e con cui costringe a capitolare il più testardo odio dei 
barbari per lo straniero. Essa costringe tutte le nazioni ad 
adottare le forme della produzione borghese se non vogliono 
perire; le costringe a introdurre nei loro paesi la cosiddetta civiltà, 
cioè a farsi borghesi. In una parola, essa si crea un mondo a 



   

6 
 

propria immagine e somiglianza. [...] La borghesia sopprime 
sempre più il frazionamento dei mezzi di produzione, della 
proprietà e della popolazione. Essa ha agglomerato la 
popolazione, ha centralizzato i mezzi di produzione e 
concentrato la proprietà in poche mani. Ne è risultata come 
conseguenza necessaria la centralizzazione politica” (6). 

Di fronte a questa azione dissolvente i costumi tradizionali, 
di fronte alla implementazione, al loro posto, del nichilismo, di 
fronte alla perdita della sovranità economica e quindi politica 
delle singole comunità in ragione della preminenza della 
oligarchia capitalistica concentrata nel Primo Mondo, è 
inevitabile che, nelle società più arretrare, si sviluppino dei 
movimenti di reazione, più o meno violenti. 

Questa è la seconda causa del ricorso al terrorismo. Esso è, 
per così dire, fisiologico ma è destinato ad essere trasceso 
dall’inarrestabile svolgimento economico complessivo, 
dall’altrettanto inevitabile affermazione del modello libertario 
tipicamente capitalistico. 

Il ricorso all’impiego delle forze di polizia al fine di 
contenere questa reazioni armata e di reprimerla è, di regola, 
sufficiente. 

 
5. ―  La terza causa: la destabilizzazione del Medio Oriente  
 
Esiste, per altro, una ulteriore causa ed essa è indotta dalla 

politica estera statunitense, dalla conflittualità con il mondo 
arabo inaugurata con la questione palestinese, dal fatto che gli 
Stati Uniti sono diventati il braccio armato di Israele e della 
significativa componente ebraica della lobby capitalistica 
internazionale. A ciò si aggiunge l’azione destabilizzante indotta 
dalle guerre fatte in Iraq e in Libia, integrata dalle crisi siriana, 
egiziana e tunisina. A tale azione si connette, poi, la guerra in 
Afghanistan. 

La contrapposizione tra il mondo arabo e Israele si è 
tradotta in quella tra la religiosità islamica e quella ebraica. 
Quest’ultima, per altro, è parte costitutiva della religiosità 
occidentale, donde, inevitabilmente il relativo coinvolgimento. 
Israele e la società occidentale sono divenute una unità 
geopolitica, talché la reazione islamica assume una pari latitudine, 



   

7 
 

diviene, tendenzialmente, uno “scontro di civiltà” (S.P. 
Huntington). 

 
6. ― La quarta causa come risultante del concorso delle prime tre 
 
Le tre cause precedentemente indicate si sommano e 

l’attuale linea di tendenza sembra essere nel senso che il 
terrorismo viene trasformandosi in lotta partigiana le cui 
conseguenze sono devastanti. 

Supporta questa propensione il fatto che l’attuale superiorità 
del modello occidentale non è più culturale, ma economica, in 
questo senso, solo materiale. 

Tale modello si presenta, infatti, come decadente e, quindi, 
privo di quel prestigio morale che dovrebbe supportarne la 
superiorità, che dovrebbe giustificare la sua volontà egemonica. 
Esso offre l’immagine: di una società che non è più democratica 
essendo divenuta oligarchica, vale a dire, controllata dalle lobbies 
capitalistiche (7); di una società che, per effetto delle 
delocalizzazioni dei capitali finanziari ed industriali, decade anche 
economicamente perdendo, così, una delle sue più importanti 
conquiste, il welfare state; di una società in cui l’uomo e la donna 
sono posti su posizioni conflittuali, la famiglia è distrutta, i 
giovani vengono educati al lassismo etico estremo e alla 
conseguente eterofobia; di una società in cui la donna è ridotta a 
“vasum eiaculationis”; di una società connotata dalla presenza 
sempre più massiccia di popolazioni che non si integrano con i 
suoi valori, trasformandola, così, in una “nazione di nazionalità”, 
in un “mixing of diverse peoples”, in un insieme di “divided 
societies”, donde la caoticità del tutto; di una società il cui valore 
culturale ordinante è il nichilismo; di una società la cui difesa 
armata è, di conseguenza, demandata a truppe tendenzialmente 
mercenarie. 

Questa fisionomia presenta drammatiche analogie con 
quella propria della decadenza dell’Impero romano: “Perciò Dio 
li ha abbandonati all’impurità secondo i desideri del loro cuore, sì 
da disonorare fra di loro i propri corpi, poiché essi hanno 
cambiato la verità di Dio con la menzogna e hanno venerato e 
adorato la creatura al posto del creatore, che è benedetto nei 
secoli. Amen. Per questo, Dio li ha abbandonati a passioni 



   

8 
 

infami; le loro donne hanno cambiato i rapporti naturali in 
rapporti contro natura. Egualmente anche gli uomini, lasciando il 
rapporto naturale con la donna, si sono accesi di passione gli uni 
per gli altri, commettendo atti ignominiosi uomini con uomini, 
ricevendo così in se stessi la punizione che s’addiceva al loro 
traviamento. E poiché hanno disprezzato la conoscenza di Dio, 
Dio li ha abbandonati in balìa d’una intelligenza depravata, sicché 
commettono ciò che è indegno, colmi come sono di ogni sorta di 
ingiustizia, di malvagità, di cupidigia, di malizia; pieni d’invidia, di 
omicidio, di rivalità, di frodi, di malignità; diffamatori, maldicenti, 
nemici di Dio, oltraggiosi, superbi, fanfaroni, ingegnosi nel male, 
ribelli ai genitori, insensati, sleali, senza cuore, senza misericordia. 
E pur conoscendo il giudizio di Dio, che cioè gli autori di tali 
cose meritano la morte, non solo continuano a farle, ma anche 
approvano chi le fa” (Rm 1, 24-32).  

Significativa è anche questa ulteriore pagina in cui Agostino 
descrive la forma mentis della classe dirigente romana, al tempo 
stesso, un manifesto della contemporanea lobby capitalistica: 
“simili adoratori e amatori di questi dèi [...] non si preoccupano 
affatto che la società sia corrotta e depravata. Basta che si regga, 
dicono, basta che prosperi colma di ricchezze, gloriosa delle vit-
torie ovvero, che è preferibile, tranquilla nella pace. E a noi che 
ce ne importa? dicono. Anzi ci riguarda piuttosto se aumentano 
sempre le ricchezze che sopperiscono agli sperperi continui e per 
cui il potente può asservirsi i deboli. I poveri si inchinino ai ricchi 
per avere un pane e per godere della loro protezione in una 
supina inoperosità; i ricchi si approfittino dei poveri per le 
clientele e in ossequio al proprio orgoglio. I cittadini acclamino 
non coloro che curano i loro interessi ma coloro che favoriscono 
i piaceri. Non si comandino cose difficili, non sia proibita la 
disonestà. I governanti non badino se i sudditi sono buoni ma se 
sono soggetti. Le province obbediscano ai governanti non come 
a difensori della moralità ma come a dominatori dello Stato e 
garanti dei godimenti e non li onorino con sincerità, ma li 
temano da servi sleali. Si noti nelle leggi piuttosto il danno che si 
apporta alla vigna altrui che alla propria vita morale. Sia condotto 
in giudizio soltanto chi ha infastidito o danneggiato la roba 
d’altri, la casa, la salute o un terzo non consenziente, ma per il 
resto si faccia pure dei suoi, con i suoi o con altri consenzienti 



   

9 
 

ciò che piace. Ci siano in abbondanza pubbliche prostitute o per 
tutti coloro che ne vogliono usare ma principalmente per quelli 
che non si possono permettere di averne delle proprie. Si 
costruiscano case spaziose e sontuose, si tengano spesso 
splendidi banchetti, in cui, secondo il piacere e le possibilità di 
ciascuno, di giorno e di notte si scherzi, si beva, si vomiti, si 
marcisca. Strepitino da ogni parte i ballabili, i teatri ribollano di 
grida di gioia malsana e di ogni tipo di piacere crudele e 
depravante. Sia considerato pubblico nemico colui al quale 
questo benessere non va a genio. La massa sia libera di non far 
parlare, di esiliare, di ammazzare l’individuo che tenti di 
riformare o abolire questo benessere. Siano considerati veri dèi 
coloro che hanno concesso ai cittadini di raggiungerlo e una volta 
raggiunto di conservarlo. Siano adorati come vorranno, chiedano 
gli spettacoli che vorranno e che possano avere assieme o 
mediante i loro adoratori; concedano soltanto che per tale 
benessere non si debba temer nulla dal nemico, dalla peste, dalla 
sventura” (8). 

Questa terribile analogia consente di affermare che l’attuale 
società occidentale è divenuta la negazione di quella sorta 
dall’Illuminismo filosofico, etico e giuridico basata su una visione 
della persona umana connotata dalla inherent dignity, tale in quanto 
ontologicamente correlata agli human rights e al welfare state, ad 
un’etica informata al primato della famiglia e, di conseguenza, alla 
moralizzazione del rapporto uomo-donna, fonte della 
moralizzazione della società civile. 

 
7. ― Le prospettive 
 
Di fronte a questa situazione, un punto deve rimanere ben 

fermo: l’illusorietà del ricorso alle forze armate. Non è con la 
violenza che è possibile suscitare il consenso della vasta area 
geopolitica animata dal rifiuto delle direttive statunitensi ed 
ebraiche, dal rifiuto di una linea politica supportata da una 
religiosità protestante tendenzialmente in via di confluire nel 
“califfato” pontificio (9). 

La scelta della guerra si coniuga con la militarizzazione 
interna della società occidentale, con la conseguente 
relativizzazione dei diritti costituzionali, con l’incremento del 



   

10 
 

debito pubblico e con il proporzionale accrescimento della 
povertà, con la riduzione del welfare state. 

Occorre invece ricorrere ad una soluzione politica che sia 
basata sul ripensamento delle scelte che hanno animato la politica 
internazionale quanto meno a partire dalla inaugurazione della 
questione palestinese.  

Il rifiuto di tale riesame, il ricorso soltanto alla repressione 
poliziesca e militare, favoriscono la resistenza armata, rischiano 
di trasformarla definitivamente in lotta partigiana, di regola 
invincibile. 

All’interno della società occidentale si deve respingere il 
fondamentalismo religioso che rinviene nella Chiesa cattolica il 
punto di maggior forza, al fine di non risuscitare lo spirito delle 
crociate, di una guerra di religione internazionale dagli esiti 
comunque catastrofici.  

Si deve, allora, ripristinare la vigenza della Dichiarazione 
Universale dei Diritti dell’Uomo votata dall’Organizzazione delle 
Nazioni Unite nel 1948, conformando di conseguenza questa 
istituzione, ma rinnovando anche la stessa società occidentale, 
liberandola dal primato del consumismo senza limiti e dalla 
conseguente fatiscenza etica. 

In altri termini, si deve ripristinare la filosofia 
dell’Umanesimo. Solo così è possibile invertire l’“Eclisse della 
ragione” (Horkheimer), solo così è possibile emarginare il 
dominante nichilismo e rinserrare il fondamentalismo religioso 
che ne è derivato, solo così è possibile far cessare la conseguente 
guerra di religione in corso ed evitare lo scivolamento verso il 
chaos planetario. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



   

11 
 

1) Vd. Donellus H.,  Donellus H., Opera omnia,  Tom. I, 
Florentiae, 1840, Lib. I, Cap. IV, §. IV, c. 21: “la giustizia è quella 
forza divina ed eterna, fonte di tutto ciò che è giusto, retto e 
buono, che infuse una parte di se stessa nelle nostre menti” Per 
approfondimenti, vd. Donati A., Diritto naturale e globalizzazione, 
Aracne, Roma, 2007. 

 
2) Ad esempio, Stati Uniti, Israele, Russia e Cina non hanno 

ratificato la convenzione relativa alla istituzione della Corte penale 
internazionale per i crimini di guerra, con sede all'Aja. 

  
3)  Irti N., S-confinatezza, in Studi in onore di Giorgio Marinucci, 

III, Giuffrè, 2006, p. 2925 sqq.: “La globalizzazione, o s-
confinatezza, costringe il diritto a uscir fuori dalla sfera 
territoriale dei singoli Stati, a protendersi nello spazio dei mercati, 
a costruire un nuovo ordine del mondo” (p. 2933); Galgano F., 
La globalizzazione nello specchio del diritto, il Mulino, 2005, p. 33: 
“dalla Rivoluzione post-industriale l’organizzazione giuridica 
preesistente è risultata sconvolta dalle fondamenta, alterata nei 
suoi principi ordinatori, a cominciare dai principi della statualità e 
della nazionalità del diritto”. 

 
4) Su quest’ultimo aspetto, vd. Donati A., I diritti della terra, 

ovvero, il diritto ad un ambiente salubre nel quadro dell’economia 
globalizzata, in Contratto e impresa, 2013, n. 1, p. 256 sqq. 

  
5) Sulla estraneità del pensiero di Marx al comunismo, vd. 

Donati A., Elementa juris naturalis, ESI, Napoli, 1990, Appendice 
III. 

  
6) In Marx C.-Engels F., Opere complete, Vol. VI, Editori 

Riuniti, Roma, 1973, pp. 488-490.  
 
7) Vd. Galgano, La globalizzazione..., cit., p. 197: “L’avvento 

della globalizzazione ... ha, in larga misura, vanificato la 
tradizionale funzione della democrazia, spostando, 
progressivamente in ambiti transnazionali, sui quali i cittadini dei 
singoli Stati non possono influire, le sedi in cui si formano le 
decisioni che toccano i loro destini”; vd. anche p. 200: “Gli ideali 



   

12 
 

di democrazia, per quanto fortemente sentiti, debbono arrendersi 
di fronte alla realistica considerazione che le regole di democrazia 
affermatesi entro gli Stati nazionali non sono riproponibili entro 
la società globale”. 

  
8) Agostino, La città di Dio, trad. it. D. Gentili, Città Nuova, 

Roma, 1978, Vol. V.1, Lib. II, § 20, p. 129-131. Per 
approfondimenti, vd. Donati A., La globalizzazione cattolica 
Humanitas sub Pontifice, Armando Armando, Roma, 2015, Cap. XI. 

 
9) Nel 2017 avrà luogo la celebrazione della ricorrenza 

dell’anniversario della Riforma all’insegna dell’imperativo: “dal 
conflitto alla comunione”. Per approfondimenti, vd. Donati, op. 
ult. cit., Cap. X, Sezione V.  

 
 


