
 -AnnivRiforma-  

1 
 

LETTERA APERTA AI PROTESTANTI  IN 
OCCASIONE DELL’ANNIVERSARIO DELLA 

RIFORMA 
 
Si dice che la celebrazione della ricorrenza della Riforma 

non possa più avvenire all’insegna della contrapposizione nei 
riguardi della Controriforma. Tale intento è espresso dalla 
formula: “dal conflitto alla comunione” (1). 

Il tendenziale ricongiungimento della teologia protestante 
alla teologia papista non è un evento limitato alla sfera della 
religiosità, alla sfera privata, ma è un evento politico. Il 
cattolicesimo, infatti, è una dottrina politica che si serve della 
religiosità cristiana per portare avanti il proprio spaventoso 
disegno egemonico esteso a tutta l’umanità (2). Il cattolicesimo 
non è che “papismo”, vale a dire, fascismo teologico. 

La riconciliazione tra le due aree avrebbe come 
conseguenza di proporre il cattolicesimo come religione della 
società occidentale. Esso, in tal modo, cesserebbe di essere la 
religiosità della sua parte meridionale (Italia, Spagna, Portogallo, 
centro e sud America); i risultati della pace di Westfalia, 
conclusiva della guerra dei trent’anni (1618-1648), verrebbero 
invertiti. 

Per questa via, si avvierebbe anche la saldatura tra i vertici 
cattolici e le lobbies capitalistiche, non diversamente da quanto 
accaduto in passato allorché una saldatura analoga avvenne tra 
quegli stessi vertici e le lobbies latifondiste romane, prima, e 
feudali, poi.  

La valenza politica della confluenza del protestantesimo nel 
papismo romano è, dunque, di grandissimo rilievo. Per il suo 
tramite, infatti, la società occidentale si appresta a tornare sotto 
l’egida papale. Il papismo indurrebbe il tramonto definitivo della 
cultura che ha posto l’essere umano come depositario di una 
inherent dignity, tale in quanto portatrice degli inherent rights, 
avendola definita come “orribile sistema” (“horrendum 
systema”) (3). Là dove prevalgono gli human rights, connessi 
all’etica protestante soprattutto arminiana e puritana, regna la 



 -AnnivRiforma-  

2 
 

pace, la giustizia e la prosperità. Là dove regna la charitas catholica 
essi sono negati, talché dominano la violenza, l’ingiustizia, la 
povertà, la superstizione religiosa.  

La Chiesa di Roma giunge a questo appuntamento 
conservando intatta la propria teologia (4), opposta a quella 
implicata dal testo biblico, talché il Protestantesimo, accedendo al 
dialogo con essa, contraddice il precetto evangelico: “Se 
qualcuno viene da voi e non porta questa [i.e., la vera] dottrina, 
non ospitatelo in casa, né dategli il saluto; poiché chi gli rivolge il 
saluto, partecipa alle sue opere malvagie” (2 Gv 10-11; vd. anche 
Fil 3, 18-19). 

Si chiariscono così i termini della partita in gioco nella 
celebrazione della ricorrenza dell’anniversario della Riforma. 

Le pagine che seguono sono dirette ad impedire il 
riavvicinamento delle due aree sulla base di precise motivazioni 
teologiche che, in realtà, hanno un altrettanto preciso significato 
politico. 

Al riguardo, si pongono alle chiese riformate, in particolare 
a quella luterana,  le seguenti questioni alle quali si può soltanto 
rispondere o negativamente o positivamente (tertium non datur). 
Alle risposte negative segue la contrapposizione e il 
mantenimento della religiosità protestante, alle risposte positive 
la perdita dell’identità protestante (sola Scriptura, sola gratia; sola 
fides, solus Christus, soli Deo gloria), la sua confluenza nell’orbita 
papista, il trionfo della Controriforma, l’apprestamento delle basi 
per l’instaurazione del Medio Evo capitalistico. 

 
Quaestio prima 
Se si possa consentire all’affermazione secondo cui “il 

Romano Pontefice [...] [è] Vicario di Cristo” (5). 
 
Quaestio secunda 
Se si possa consentire che al “Primatus Petri” afferisca il 

munus regendi nei seguenti termini: l’“ufficio di interpretare 
autenticamente la Parola di Dio scritta o trasmessa è stato 
affidato al solo Magistero vivente della Chiesa [cattolica]” (6). 



 -AnnivRiforma-  

3 
 

 
Quaestio tertia 
Se possa consentirsi all’affermazione secondo cui il Papa, in 

quanto “Vicario di Cristo” (“vicarius Christi”) sulla Terra, 
benefici della prerogativa della infallibilità (7). 

 
Quaestio quarta 
Se possa essere accolta la seguente proposizione: “il Papa 

[...] è elevato al rango di giudice e di signore sopra la stessa sacra 
scrittura, sopra la parola di Dio” (8). 

 
Quaestio quinta 
Se si possa consentire alla seguente enunciazione: “La Sacra 

Tradizione e la Sacra Scrittura sono tra loro strettamente 
congiunte e comunicanti. Poiché ambedue scaturiscono dalla 
stessa divina sorgente, esse formano in certo qual modo una cosa 
sola e tendono allo stesso fine” (9). 

 
Quaestio sexta  
Se si possa consentire sulla seguente proposizione: “Le 

affermazioni dogmatiche del Concilio di Trento conservano 
naturalmente tutto il loro valore” (10). 

 
Quaestio septima 
Se possa essere condiviso il Credo, nella parte in cui, dopo 

avere affermato “Io credo in Dio” (11), dichiara: “Credo la Santa 
Chiesa Cattolica” (12).   

 
Quaestio octava 
Se possa essere accolto il dogma  “Fuori della Chiesa 

[cattolica] non c’è salvezza”  (13). 
 
Quaestio nona 
Se si possa assentire all’affermazione secondo cui: 

“dichiariamo, affermiamo, stabiliamo che l’essere sottomessi al 



 -AnnivRiforma-  

4 
 

romano pontefice è, per ogni umana creatura, necessario per la 
salvezza” (14). 

 
Quaestio decima 
Se possa essere ammessa la separazione della Chiesa 

cattolica dalla società civile e la sua sovraordinazione ad essa, 
secondo la seguente formula: “La Chiesa, [...] a motivo della sua 
missione e della sua competenza, non si confonde in alcun modo 
con la comunità politica” (15). 

 
Quaestio undecima  
Se possa essere ammessa la preminenza della civitas Dei 

catholica (luminare maius) sullo Stato (luminare minus), talché, “il 
potere civile è sottoposto a quello spirituale [alla Chiesa cattolica] 
come il corpo all’anima” (16). 

  
Quaestio duodecima 
Se possa essere condivisa la qualificazione, data ex Cathedra, 

degli human rights come  “sorgente trabocchevole dei mali” 
(“causa malorum uberrima”), “prava opinio”, “deliramento” 
(“deliramentum”), (17), “pestilentissimo errore” 
(“pestilentissimus error”), “immoderata libertà” (“immoderata 
libertas”), “somma impudenza” (“summa impudentia”) (18), 
“morte dell’anima” (“mors animae”) (19), “orrendo [...] sistema” 
(“horrendum [...] systema”) (20), “gravissimo errore” 
(“gravissimus error”) (21). 

 
Quaestio tertia decima  
Se si possa ritenere “pretestuoso contrapporre i diritti  della 

coscienza al vigore obiettivo  della legge interpretata dalla 
Chiesa” (22). 

 
Quaestio quarta decima 
 Se possa essere condivisa questa dichiarazione di intenti:  

“Il traguardo  tanto desiderato della piena  unità [dei cristiani]  
non dovrà portare a una piatta uniformità, ma piuttosto 



 -AnnivRiforma-  

5 
 

all'integrazione di ogni legittima [c.n.] diversità in un'organica 
comunione, della quale il successore di  Pietro [il Papa] è  
chiamato ad essere  il  servitore  e garante” (23). 

 
Quaestio quinta decima  
Se debba essere respinta la seguente affermazione: “Non è 

necessario assoggettare tutta la Chiesa Cristiana ad una sovranità 
o ad un Capo indipendenti” (24). 

 
Quaestio sexta decima 
Se debba essere rigettata la seguente proposizione: “[...] è 

evidente che i punti di contrasto tra la Chiesa Protestante e la 
Cattedra Papale non possono essere composti tramite un 
Concilio, poiché le loro differenze non sono semplicemente 
dottrinali,  ma attengono al potere, alle dignità temporali e alle 
ampie rendite” (25). 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ADNOTATIO 
 
Dal protestantesimo al cristianesimo illuministico 



 -AnnivRiforma-  

6 
 

 
Storicamente, tanto il protestantesimo di matrice luterana, 

quanto quello calvinista, spostano la sovranità religiosa dal 
vertice pontificio alla base, inducendone, per ciò stesso, la 
democratizzazione. Entrambi, seppure con motivazioni diverse, 
sono incentrati sulla valorizzazione del Decalogo, sulla sua 
priorità rispetto alla charitas sul piano della organizzazione delle 
relazioni sociali. In ciò, propriamente, la valenza rivoluzionaria e  
moralizzatrice del Protestantesimo (26).  

Per altro, mentre nel contesto del calvinismo a tale 
democratizzazione è seguita, nel successivo itinerario storico, 
quella politica, non è stato così per il luteranesimo. 

Lutero, infatti, lega la propria Riforma ai potentati 
economici e politici del suo tempo a ciò significativamente spinto 
anche dalla sua condanna della “guerra dei contadini” e della 
relativa teologia. 

Non avrebbe potuto essere diversamente poiché è stato 
grazie al loro appoggio se egli ha potuto implementare la nuova 
religiosità. 

La conseguenza è stata che il potere politico non trovava 
nella volontà dei fedeli la propria fonte. Si determinava, così, una 
frattura tra la democraticità religiosa e l’antidemocraticità politica. 

Questa visione ha permeato la cultura politica tedesca 
informando il pensiero di Pufendorf, di Kant, di Hegel, fino alla 
vigente Costituzione (Grundgesetz) basata, non sugli inherent rights, 
ma sui Grundrechte, vale a dire, sui diritti fondamentali della 
persona umana concessi dallo Stato, basata, pertanto, su una 
visione che la intende come articolazione organica dello Stato 
stesso (27). Un esempio, elevatissimo, di dispotismo illuminato. 

Il calvinismo, invece, prosegue il suo cammino penetrando 
anche nell’ambiente anglosassone, inducendo la formazione del 
puritanesimo, l’emigrazione dei suoi aderenti nel nord America, 
la formazione degli Stati Uniti e, grazie alla teologia di Roger 
Williams, introducendo la separazione della religione dalla Stato 
(28), l’affermazione della libertà di coscienza, l’inaugurazione del 



 -AnnivRiforma-  

7 
 

cristianesimo illuministico (29) sottinteso dalle Constututions 
statunitensi. 

Sia nel contesto luterano che in quello calvinista resta ferma 
la moralità informata al primato del Decalogo, ma è solo nel 
secondo che quest’ultimo, a livello costituzionale, viene sostituito 
dal jus naturale a garanzia della libertà religiosa. 

Il Decalogo, infatti, è un testo religioso, in questo senso, di 
parte, mentre il jus naturale è impresso nella coscienza umana (30) 
e, quindi, vincolante indipendentemente dalla afferenza razziale 
e/o religiosa. Se vige il Decalogo, la libertà religiosa è il prodotto 
della tolleranza (31), mentre, se vige il jus naturale la libertà 
religiosa è un diritto. 

Sintetizzando l’itinerario storico, Lutero, da un lato, separa 
il cristianesimo dal cattolicesimo romano, dall’altro, sul piano del 
foro esterno, il Decalogo dalla charitas; Grozio relativizza il testo 
biblico reintroducendo il jus naturale attestato dalla cultura greco-
romana; il cristianesimo illuministico, che matura nel contesto 
calvinista,  opera la sintesi tra questi due versanti elevando il jus 
naturale a fonte del diritto costituzionale, unificando, sul piano 
religioso, il Nuovo e l’Antico Testamento, donde la rilevanza del 
Decalogo e la relegazione della charitas nell’interiorità della 
coscienza, donde, ancora, la negazione che Gesù di Nazareth sia 
un “nuovo legislatore” (32). 

In tal modo,  il giusnaturalismo illuministico accolto nelle 
Constitutions statunitensi e il giusnaturalismo biblico si unificano 
nella coscienza dei cittadini e dei fedeli ordinando di 
conseguenza la società. 

Su queste basi, si può affermare che il giuspubblicismo di 
Lutero non è una inferenza necessaria della sua religiosità. La sua 
collaborazione con i potentati politici del tempo non è culturale, 
ma solo dettata dalle contingenze storiche, è relativa a 
quest’ultime. 

Tale ridimensionamento consente di recuperare il rapporto 
con il calvinismo di Arminio, prima, e di Williams, dopo. La 
consonanza è oggettiva, deve soltanto essere portata alla luce. 



 -AnnivRiforma-  

8 
 

Sarebbe così possibile anche avviare la conciliazione tra la 
religiosità luterana e quella calvinista. 

 
Sistema economico e protestantesimo 
 
L’economia di mercato delle origini, legata alla religiosità 

protestante (33), è, nel frattempo, transitata verso il sistema 
capitalistico della produzione, verso la concentrazione nelle mani 
di una oligarchia, sempre più ristretta, del capitale finanziario e di 
quello industriale. 

La visione democratica tradizionale della società occidentale 
ne risulta proporzionalmente delegittimata: “L’avvento della 
globalizzazione [...] ha, in larga misura, vanificato la tradizionale 
funzione della democrazia, spostando, progressivamente in 
ambiti transnazionali, sui quali i cittadini dei singoli Stati non 
possono influire, le sedi in cui si formano le decisioni che 
toccano i loro destini” (34). La “parabola discendente della 
democrazia politica” è tale da consentire di parlare di 
“postdemocrazia” (35). 

Il primato assoluto che, nel sistema capitalistico, viene 
assunto dal profitto in quanto indice della produttività e della 
efficienza economica, si lega, indissolubilmente, al primato del 
consumismo. Dalla loro azione congiunta è derivata la 
dissoluzione della moralità introdotta dal cristianesimo 
illuministico. Ed infatti, tutto ciò che li ostacola è contrario 
all’ordine pubblico. L’immoralità è divenuta la fonte che li 
estende, potenziando, così, lo sviluppo dell’economia, ma, al 
tempo stesso, inducendo l’involuzione culturale della società. 

Il decadimento è evidenziato dalla delegittimazione della 
famiglia, dalla conseguente diffusione della omosessualità, 
dall’altrettanto conseguente corruzione delle giovani generazioni, 
dal ruolo assunto dal nichilismo.  

Su questa scia, il protestantesimo ha separato il 
cristianesimo dall’Illuminismo (36), ha abolito la distinzione 
luterana tra il christianus ut christianus e il christianus ut homo 
mundanus (37), ha caducato, quindi, il primato del Decalogo che 



 -AnnivRiforma-  

9 
 

ad essa era correlato, riportando in auge la “libertà del cristiano” 
intesa, non evangelicamente, ma come legittimazione del 
peccato. 

 
Protestantesimo e cattolicità 
La decadenza etica dell’area protestante si salda con il 

cattolicesimo, con questa religiosità che è la più idonea, in 
ragione della sua millenaria esperienza, a garantire gli interessi 
delle oligarchie dominanti. Il suo “pirronismo cristiano” (38) si 
coniuga con il pirronismo laico ormai dominante, riproponendo 
quella funesta collusione che ha segnato il transito dal 
cristianesimo delle origini al cattolicesimo, l’auto elevazione del 
“Vescovo di Roma” a “sovrano del mondo” (39).   

Il processo di de-democratizzazione in atto nell’area 
occidentale, richiede una religiosità corrispondente. L’unità dei 
cristiani sotto l’egida pontificia soddisfa questa fondamentale 
esigenza. Ciò è quanto si viene delineando nella celebrazione 
dell’anniversario della Riforma, del resto, ormai divenuta priva di 
un attuale significato essendo stato il suo esprit collocato nel 
deposito della storia. 

In altri termini, l’antica e tragica saldatura tra il cristianesimo 
e la feudalità terriera viene rinnovandosi nei termini del suo 
congiungimento con la feudalità capitalistica. 

L’eteronomia del potere economico e politico rispetto alla 
base sociale, la negazione degli human rights sorretti dall’etica 
informata al Decalogo, la definitiva deputazione dell’essere 
umano al ruolo di articolazione organica dell’oligarchia 
capitalistica, si saldano, sul piano religioso, con il cattolicesimo, 
con l’eteronomia del potere religioso, con la negazione di quegli 
stessi diritti (40), con la sostituzione della fede in Cristo con la 
fede nel Pontefice, posto come suo vicario, con la riduzione della 
persona umana a suo “tralcio”. 

Questa è, esattamente, la miseria che si nasconde dietro il 
“sepolcro imbiancato” costituito dall’unità dei cristiani, da questa 
finalità perseguita dal Protestantesimo sotto la guida del 
cattolicesimo romano, avente come referente, non il Vangelo, 



 -AnnivRiforma-  

10 
 

non la teologia complessivamente emergente dal pensiero di 
Lutero, di Calvino, di Arminio e di Williams, ma il Catechismo della 
Chiesa Cattolica posto in una relazione di continuità con il 
Concilio Vaticano I e il Concilio di Trento, vale a dire, con la 
negazione radicale della Riforma, secondo quanto prescritto dalla 
Constitutio dogmatica “Dei Verbum”, da questa che è la chiava di 
lettura del Concilio Vaticano II. 

 
L’alternativa 
 
Il  Protestantesimo ha di fronte due vie. Quella, attualmente 

seguita, che si risolve in un autentico “ricorso vichiano”, vale a 
dire, nella restaurazione della cattolicità anteriore alla Riforma; 
l’altra, consistente nella realizzazione di una unità dei cristiani 
incentrata, come auspicato da Samuel Pufendorf (41), sulla 
riunificazione dei luterani e dei calvinisti, volta: ad opporre la 
democraticità protestante alla antidemocraticità capitalistica; a 
proporre una moralità ragionevole, incentrata sul primato della 
famiglia (parva respublica), in antitesi alla immoralità pretesa ed 
imposta dalla lobby capitalistica; diretta, pertanto, a realizzare la 
“formula della felicità” teorizzata dal cristianesimo illuministico 
(42), vale a dire, a conseguire, “[le] but [...] de  faire  parvenir tous  
les  citoyens [...] à un  degré  toujours  plus élevé  de  moralité, de 
lumières et  de  bien-être” (Constitution de la République française du 
4  novembre 1848, Préambule) (43). 

 
 
  

(1) Per la fonte, vd. Donati A., La globalizzazione cattolica. 
Humanitas sub Pontifice, Armando Armando, Roma, 2015, § 164. 

 

(2) Vd. Donati, ubi supra, Parti V e VI. 

 



 -AnnivRiforma-  

11 
 

(3) Pius IX, Ep. encycl. “Qui pluribus”, 9.  Nov. 1846,  in 
Denzinger H.-Schönmetzer A., Enchiridion Symbolorum 
Definitionum et Declarationum de rebus fidei et morum36, Herder, 
Barcinone-Friburgi Brisgoviae-Romae, 1976, n. 2785. 

 

(4) Vd. Concilium Vaticanum II, Const. dogm. “Dei verbum”. 

 

(5) Vd. Catechismo della Chiesa Cattolica, Libreria Editrice 
Vaticana, Città del Vaticano, 1997, n. 882. Vd., altresì,  Leo X, 
Bulla “Exurge  Domine”,  Errores M.  Luther,  Error 25, in 
Denzinger-Schönmetzer, Enchiridion Symbolorum..., cit., n. 1475: 
“Romanus  Pontifex,  Petri successor,  non  est Christi vicarius  
super  omnes totius  mundi  ecclesias ab ipso Christo  in  beato 
Petro  institutus”;  vd. anche Errores 26  e  27, ivi, nn. 1476-1477. 

 

(6)  Catechismo della Chiesa Cattolica, cit., n. 85. 

 

(7) Ubi supra, nn. 891 e 2035; Codex iuris canonici, can. 749, § 
1.  

 

(8) Concetto riferito (e respinto) da Luther M., Adversus 
Papatum Romae a Sathana fundatum, anno M.D.XLV., in Opera 
omnia, Tom. VII, Thoms Klug, Witebergae, 1558, f. 451r: “Est 
enim Papa [...] supra ipsam sacram scripturam, supra verbum 
Dei, dominus et iudex constitutus”. 

 

(9)  Catechismo della Chiesa Cattolica, cit., n. 80; Concilium 
Vaticanum II, Constit. dogmat.  “Dei verbum”, in Enchiridion 
Vaticanum, EDB, Bologna, 1979, § 10, n. 886.  



 -AnnivRiforma-  

12 
 

 

(10) Ioannes Paulus II, Il 450° anniversario  del Concilio di 
Trento, Discorso,  30 aprile 1995, § 9, in L’Osservatore Romano, 2-3 
maggio 1995, p. 11; Concilium Vaticanum II, Constit. dogmat.  
“Dei verbum”, Proemio, in Enchiridion Vaticanum, cit., Vol. I, n. 872.  

 

(11)  Catechismo della Chiesa Cattolica, cit., n. 199. 

 

(12)  Ubi supra, nn. 748-975.  

 

(13) Ubi supra, nn. 846-848. 

 

(14) Bonifacius VIII, Bulla “Unam Sanctam”, in Denzinger-
Schönmetzer, Enchiridion Symbolorum..., cit., n. 875: “Porro 
subesse Romano  Pontifici omni  humanae  creaturae 
declaramus, dicimus,  diffinimus  omnino  esse  de necessitate 
salutis”. 

 

(15)  Catechismo della Chiesa Cattolica, cit., n. 2245.  

 

(16) Thomas de  Aquino, Summa  theologiae, II-II, q. 60, a. 6, 
ad  III: “potestas saecularis subditur spirituali [i.e., Ecclesia 
Catholicae] sicut corpus animae”; Pius  IX,  Syllabus, Prop. 42 e  
54,  in  Denzinger-Schönmetzer, Enchiridion Symbolorum..., cit., nn. 
2942, 2954; Iohannes  XXIII, Litt.  enc.  “Pacem  in terris”, in 
Enchiridion Vaticanum, Vol. II, n. 20. 

 



 -AnnivRiforma-  

13 
 

(17) Gregorius XVI, Ep. encycl. “Mirari vos”, in Denzinger-
Schönmetzer, Enchiridion Symbolorum..., cit., n. 2730. 

 

(18) Ubi supra, n. 2731. 

 

(19) Ibidem, citando Augustinus (Ep. 105 (olim 166), c. 2  § 
10,  ad  Donatistas,  PL 33, 400). 

 

(20) Pius IX, Ep. encycl. “Qui pluribus”, 9.  Nov. 1846, ubi 
supra, n. 2785. 

 

(21) Pius IX, Ep. encycl. “Quanto conficiamur”, ubi supra, n. 
2865. 

 

(22) Ioannes Paulus II,  Discorso ai partecipanti ad un corso 
promosso dalla Penitenzieria  Apostolica, in L’Osservatore Romano, 
17/18 Marzo 1997, §  5, p. 7.  

 

(23) Ioannes Paulus II, Angelus, 21 Gennaio 1996, cit. da  
Thurian M., Mater Unitatis Maria intercede  per l'unità,  in  
L’Osservatore Romano,  2 Marzo 1996, p. 1 e  p.  5. 

 

(24) Pufendorf S., Of the Nature and Qualification of Religion in 
Reference to Civil Society, trad. J. Crull, Liberty Fund, Indianapolis, 
2002, Sect. 35, p. 75. 

 



 -AnnivRiforma-  

14 
 

(25) Pufendorf, ubi supra, Sect. 38, p. 86: “[...] it is evident, 
that the Points in question betwixt the Protestant Church and 
the Papal Chair cannot be composed by any Council, their 
Difference arising not barely from Point of Doctrine, but about 
Domination, Temporal Dignities, and vast Revenues”; Id., Of the 
Nature and Qualification of Religion in Reference to Civil Society, 
Translated by J. Crull, Liberty Fund, Indianapolis, 2002,  Sect. 35, p. 
80 sq.: “[the religious controversies between the Protestants and 
the Catholics] are so deeply entangled with the Interest of the 
Popish Monarchy, that it is impossible for the Roman Catholicks to 
recede an Inch from the point of the controverted Articles, 
without diminution of their Authority, and endangering their 
great Revenues; so, that all hopes of an Union betwixt them and 
the Protestants, are in vain, unless the latter can resolve to submit 
themselves under the same Popish Yoak which they have shaken 
off so long ago”. 

 

(26)  Per le fonti, vd. Donati A., A., La concezione della 
giustizia nella vigente Costituzione, ESI, Napoli, 1998, §§ 57-60. 

 

(27) Per le fonti, vd. Donati A., Giusnaturalismo e diritto 
europeo Human Rights e Grundrechte, Milano, Giuffrè, 2002, Cap. IV. 

 

(28) Per le fonti, Donati A., La concezione della giustizia nella 
vigente Costituzione, ESI, Napoli, 1998, Capp. IV e V. 

 

(29) Su cui, vd. Donati, La globalizzazione cattolica, cit., § 33. 

 

(30) Ex pluribus, vd. Donellus, Opera omnia, Tom. I, Ad 
Signum Clius, Florentiae, 1840,  Lib. I,  Cap. IV, §. IV, c. 21 



 -AnnivRiforma-  

15 
 

“justitia dicitur, nimirum vis illa divina et aeterna, fons omnis 
justi, recti, et boni,  quae  partem sui insevit  mentibus  nostris. 
Haec  a  Deo  in nobis  accensa  ius  praescripsit, dictavit, 
constituit inter homines, id est ea, quae iusta essent, et ex norma 
illius iustitiae”; Blackstone W., Commentaries on the Laws of England, 
III Ed. Revis.,  Clark, New Jersey, 2003, Vol. I, Introduction, Sect. 
II, p. 39: “God [...] when [...] created man, and endued him with 
freewill to conduct himself in all parts of life, he laid down 
certain immutable laws of human nature, whereby that freewill is 
in some  degree regulated and restrained, and gave him also the 
faculty of reason to discover the purport of those laws”. 

Per una trattazione più estesa, vd. Donati A., Diritto naturale 
e globalizzazione, Roma, Aracne, 2007, Capp. VI-VIII, X-XI. 

 

(31) Vd. Pufendorf, Of the Nature and Qualification of 
Religion..., cit., Sect 51. 

 

(32) Vd. il luogo cit., retro, nella nota... 

 

(33) Weber M., L’etica protestante e lo spirito del capitalismo, I.2, 
trad. it. P. Burresi, Sansoni, Firenze, 1977. 

 

(34)  Galgano F., La globalizzazione nello specchio del diritto, il 
Mulino, Bologna, 2005, p. 197. Vd. anche p. 200: “Gli ideali di 
democrazia, per quanto fortemente sentiti, debbono arrendersi di 
fronte alla realistica considerazione che le regole di democrazia 
affermatesi entro gli Stati nazionali non sono riproponibili entro 
la società globale”. 

 



 -AnnivRiforma-  

16 
 

(35)  Galgano F., Democrazia politica e legge della ragione, in 
Contratto e impresa, n. 2, 2007, p. 393. 

 

(36) Per le fonti, vd. Donati, La globalizzazione cattolica, cit., § 
163 

 

(37) Per le fonti, si rinvia  a Donati A., La concezione della 
giustizia nella vigente Costituzione, ESI, Napoli, 1998, § 57. 

 

(38) Espressione tratta da Antiseri D., La fede si nutre di 
scetticismo, in Il Sole-24 Ore, 5 Febbraio 2006, n. 35, p. 36). 

 

(39) Vd. Papini C., Da vescovo di Roma a sovrano del mondo. 
L’irresistibile ascesa del papa romano al potere assoluto. Frammenti di 
storia del papato. Dalle origini al secolo VII , Claudiana, Torino, 2009. 

 

(40) Vd., retro, testo e note 15-19. 

 

(41) The Divine Feudal Law: Or, Covenants with Mankind, 
Represented, Traslated by Th. Dorrington, Liberty Fund, Indianapolis, 
2002, Sect. 16 sqq., p. 60 sqq. 

 

(42) Vd. The Declaration of Independence of the United States of 
America, 1776: “We hold these truths to be self-evident, that all 
men are created equal, that they are endowed by their Creator 
with certain unalienable rights, that among these are life, liberty 
and the pursuit of happiness”. Per ulteriori riferimenti 



 -AnnivRiforma-  

17 
 

bibliografici, vd. Donati, Giusnaturalismo e diritto europeo..., cit., § 
16.  

 

(43) “il fine [...] di far giungere tutti i cittadini [...] ad un 
livello sempre più elevato di moralità, di conoscenza e di 
benessere”. 

 

 


